
Poli%que,	Revue	d’analyse	et	de	débats,	N°	40	-	juin	2005,	Bruxelles	

Ni	droite,	ni	gauche	:	l’idéologie	fasciste	
La	matrice	française	du	fascisme	selon	Zeev	Sternhell	 	1

Gabriel	Maissin	

Dans le domaine des théories explicatives du fascisme, Zeev Sternhell 
occupe  une  place  singulière.  Ses  ouvrages  ont  suscité  lors  de  leur 
sortie une polémique intellectuelle virulente car, ils prenaient à contre-
pied l’historiographie française de l’après-guerre qui avait construit la 
thèse de l’immunité française au fascisme. Selon celle-ci, si le fascisme 
n’a  pas  pris  racine  en  France,  c’est  que  le  terrain  politique  était 
entièrement labouré par les différents courants de la droite qui se sont 
forgés  à  partir  de  la  Révolution  française  ou  en  réaction  à  celle-ci. 
La  Révolution nationale  de  Pétain  avec  son fameux Travail,  Famille, 
Patrie  devait être interprété comme le cri de ralliement d’une droite 
réactionnaire  et  autoritaire,  certes,  mais  en  aucun  cas  comme  le 
programme d’un régime fasciste. 

La spécificité du régime de Vichy est-elle suffisante pour occulter les 
lois  raciales  et  le  zèle  des  rafles  et  déportations,  l’apologie  de  la 
dictature pétainiste et la nouvelle mythologie d’une nation purifiée et 
rurale  ?   Non,  répond Sternhell,  le  cas  français  est  loin  d’être  une 2

exception. Plutôt qu’un fascisme tardif et superficiel, il nous offre la 
possibilité de percevoir les prémisses et la dynamique du fascisme à 
l’œuvre de la fin du XIX° siècle à l’entre-deux guerres. 

La matrice française du fascisme

Traditionnellement, on trouve dans l’Italie mussolinienne la marque de 
fabrique du fascisme, l’étymologie du terme étant là pour l’attester. Le 
national-socialisme hitlérien étant quant à lui une hypertrophie de ces 
caractéristiques  premières,  augmentée  d’un  racisme  biologique 
culminant dans l’extermination des juifs. Qu’il faille chercher dans la 

 Politique, Revue d’analyse et de débats, N° 40 - juin 2005, Bruxelles1

�  Robert O. Paxton, La France de Vichy, 1940-1944, Paris, 1973, réed. Seuil, 1998, Les 2
archives allemandes montrent le rôle actif et souvent anticipateur du régime dans sa 
collaboration à la solution finale nazie. Sous couvert de mener à bien sa Révolution 
nationale, Vichy proposa à l’Allemagne une véritable collaboration d’état. 

�1



France  post-révolutionnaire  et  républicaine  la  matrice  idéelle  du 
fascisme, peut être assimilé à de la provocation.

Pourtant,  le  travail  de  Sternhell,  n’a  rien  d’une  provocation.  Il  agit 
d’un travail minutieux de plus de trente ans, qui s’amorce avec son 
Maurice  Barrès  et  le  nationalisme  français,  s’amplifie  avec  La  droite 
révolutionnaire  et  culmine avec  Ni  droite  ni  gauche.  En historien des 3

idées  Sternhell,  donne  la  priorité  absolue  à  discerner  les  origines 
idéologiques  du  fascisme,  à  suivre  la  formation  d’une  synthèse 
originale,  révélatrice  d’un  idéal-type  du  fascisme.  Ce  système 
idéologique prend naissance, selon lui, dans les dernières années du 
XIX° siècle,  il  mûrit  à l’approche de la Grande guerre et  s’épanouit 
dans l’entre-deux guerres : «   jusqu’au désastre de 1940, l’ère fasciste en 
France y a été celle des mouvements et des idéologies et non celle d’un régime. 
Car c’est avant d’avoir conquis le pouvoir, avant que pressions et compromis 
ne le transforment en groupes gouvernementaux, que les mouvements et les 
idées présentent leur image la plus fidèle. La nature d’une idéologie politique 
est toujours plus claire dans ses aspirations que dans ses applications. »

Pour Sternhell, c’est en France que la droite radicale acquiert le plus 
rapidement les caractéristiques essentielles du fascisme, à la veille de 
la Grande guerre, « alors que le mot n’existe pas, le phénomène est déjà là, 
pourvu d’un cadre conceptuel bien solide. Pour devenir une force politique il 
n’attend plus que l’éclosion de conditions socio-économiques propices » .

L’archétype du fascisme est avant tout une forme extrême de réaction 
idéologique et culturelle contre l’héritage de la Révolution française, 
contre le matérialisme et le rationalisme, contre le libéralisme politique 
et contre une certaine conception utilitariste de la société et de l’État. 
La nation occupe évidemment un rôle pivot dans cette réaction.  La 
vision de la nation portée par les théoriciens des Lumières était celle 
d’une collectivité d’individus adhérant à un système de droits et de 
devoirs,  faisant  d’eux  des  citoyens.  La  nation  est  en  quelque  sorte 
construite,  artificielle.  Au contraire  la  vision qui  deviendra celle  du 
fascisme  est  celle  d’une  nation  organique,  close  sur  elle-même, 
disposant de son génie propre et dont les membres sont unis par les 

 Zeev Sternhell, Maurice Barrès et le nationalisme français, Editions Complexe, 1985 3

(1ère édition 1972)
Zeev Sternhell, La droite révolutionnaire (1885 - 1914), Les origines françaises du fascisme, 
Fayard, 2000 (1ère édition 1978)
Zeev Sternhell,  Ni droite,  ni  gauche.  L’idéologie fasciste  en France  (1ère édition 1983) 
Éditions Complexe, 2000.

�2



liens du sang. ‑  Cette vision est portée par des figures intellectuelles et 4

politiques de premier plan, mais aussi par des mouvements politiques 
de masse. Pour comprendre l’émergence de ce  « nationalisme de la terre 
et des morts », Sternhell consacrera un ouvrage, devenu un classique, à 
l’œuvre de Maurice Barrés.

En lisant  Barrès,  ce  romancier  qui  fut  aussi  académicien et  homme 
politique, et en le resituant dans le contexte intellectuel de son époque, 
Sternhell à l’intuition que quelque chose de nouveau est en train de se 
concrétiser  au  tournant  du  XIX°  siècle  :  «   un  véritable  système 
idéologique  »  qui  n’était  issu ni  de la  matrice conservatrice,  ni  de la 
pensée libérale, ni du marxisme émergeant. Dans la période qui va de 
la défaite de la Commune de Paris (1871) à l’Affaire Dreyfus (1894-99) 
se  dessine  les  fondements  d’une  droite  révolutionnaire,  conduite  à 
jouer non seulement un rôle idéologique, mais aussi politique jusqu’au 
lendemain de la seconde guerre mondiale.

Les écrits romanesques et politiques de Maurice Barrès fournissent le 
véritable creuset  où se constitue cet alliage  très particulier que sera, 
au-delà de la première guerre mondiale, le fascisme. Dès 1889, Barrès 
affirmera « que la nation est un corps. La nation est serrée autour de son 
église et de son cimetière. On ne devient pas membre de cette nation qui a plus 
de mille ans en recevant de la préfecture de Police juste une carte d’identité. 
Les  ennemis  de  la  nation,  ce  sont  les  marxistes,  les  francs-maçons  et  les 
juifs. » 

Le nationalisme de la droite révolutionnaire 

Mais le nationalisme barrésien va parcourir une série d’évolutions et 
de mutations.  Il  n’est  pas immédiatement ancré à  droite.  Il  se  veut 
proche des courants socialistes et syndicalistes révolutionnaires avec 
qui  il  partagera  une  critique  virulente  de  l’ordre  bourgeois,  du 
cosmopolitisme  de  la  finance  internationale.  Il  chantera  même  les 
louages d’un certain socialisme français, tout imprégné de Rousseau. 
Mais  il  affirmera  qu’il  faut  s’opposer  au  marxisme  en  tant  que 
socialisme alliant « l’esprit des durs logiciens juifs » avec « le sentiment du 
ventre   »  propre  au  socialisme  allemand.  Avec  quelques  décennies 
d’avance, on trouve déjà ici les thèmes qui seront ceux d’un Henri de 
Man  dans  sa  critique  antimarxiste.  Cette  critique  se  voulait 
fonctionnelle pour contrer un courant qui prônait  non seulement la 

�  « La poutre maîtresse du programme national-socialiste est d’abolir le concept libéral de 4
l’individu  comme  le  concept  marxiste  de  l’humanité,  et  de  leur  substituer  celui  de  la 
communauté du Volk, enracinée dans le sol et unie par les chaînes d’un même sang » (Hitler, 
au Reichstag, 1937)

�3



lutte des classes, mais aussi l’internationalisme, les deux ennemis jurés 
de la nation. 

Barrès n’est pas l’inventeur du fascisme, ce serait anachronique affirme 
Sternhell, mais il en est bien le précurseur, celui qui en défendant un 
certain « socialisme nationaliste » jettera les bases du national-socialisme. 
5

Dans  La droite  révolutionnaire,  l’étude de la période allant de 1885 à 
1914, Sternhell insiste sur le rôle de l’antisémitisme et de son impact 
politique tant  sur  les  courants  socialisants  que sur  les  composantes 
libérales ou conservatrices.  Il  expose l’importance de la constitution 
d’une  droite  prolétarienne  et  l’impact  du  mouvement  initié  par 
Charles Maurras : l’Action française.  Mais surtout, il montre comment 6

une droite révolutionnaire développe les bases de l’idéologie fasciste à 
partir  des  fondements  génétiques du racisme,  de l’union organique 
entre Capital et Travail, de la définition d’un régime antidémocratique, 
du  culte  du  chef  et  de  la  nécessité,  pour  entretenir  l’énergie  des 
masses, de mythes, récits et images destinés à la propagande d’État. 
Ces  composantes,  à  ne  pas  confondre   avec  celles  de  la  droite 
conservatrice  et  réactionnaire,  militent  pour  le  bouleversement  de 
l’ordre établi.

Ce nationalisme de la droite révolutionnaire va réussir « son saut par-
dessus la Grande guerre  »  et  se retrouvera aux premières lignes pour 
étendre et diffuser les thèmes de ce « fascisme mystique et romantique ». 
Pourtant  pour  que  la  synthèse  fasciste  française  soit  complète,  il 
faudra  aussi  que  les  composantes  d’un  «   fascisme  planiste  et 
technocratique  »  se développent à la faveur du passage de gauche à 
droite d’éléments socialement avancés. 

Du socialisme éthique au national-socialisme

Au cœur de Ni gauche, ni droite sont analysés les apports de la « révision 
antimatérialiste  du  marxisme  »  à  cette  synthèse  fasciste.   Sternhell 
consacre plusieurs chapitres à l’analyse des écrits et des engagements 
de  certaines  figures  emblématiques  du  mouvement  socialiste,  du 
syndicalisme  révolutionnaire  ou  des  théoriciens  d’inspiration 

 Ainsi  le  parcurs  d’un  Marcel  Déat,  (1894  -  1955),  homme politique  français, 5

socialiste, puis néo-socialiste, figure de la collaboration sous le régime de Vichy.

 L’Action française est une école de pensée et un mouvement politique nationaliste 6

républicain et antidreyfusard, qui deviendra royaliste sous l’impulsion de Charles 
Mauras, essayiste, poète, homme politique et académicien (1868 - 1952) et de son 
nationalisme intégral.  Elle  éditera  un quotidien du même nom (1908  -  1944).  Ce 
mouvement pour le rétablissement de la monarchie existe toujours en France.

�4



marxiste.  Parmi celles-ci  une place toute  particulière  est  attribuée à 
Georges Sorel  pour l’avant-guerre de 1914 et  à Henri  de Man pour 
l’entre-deux guerres. 

Georges  Sorel,  cet  intellectuel  qui  introduisit  le  marxisme  dans  le 
mouvement ouvrier français au tournant du XX° siècle s’opposera très 
tôt à un certain déterminisme économique et sera parmi les critiques 
virulents  du  gradualisme  et  du  parlementarisme  de  la  gauche 
française. Progressivement ses conceptions vont évoluer, pour ne plus 
voir dans la grève générale un moyen privilégié de l’action ouvrière, 
mais bien une manifestation de l’énergie et des qualités morales d’un 
prolétariat  chargé  d’une  véritable  mission  de  régénération  de  la 
civilisation.

Mais au moment où cette révision éthique du marxisme est achevée, 
Sorel  constatera  que  «  ce  prolétariat  appelé  a  fonder  à  brefs  délais  une 
civilisation de producteurs n’existe nulle part » . Il lui substituera alors la 
nation  et  la  tradition  comme  seules  forces  capables  d’endiguer  la 
décadence.  Cet  itinéraire  intellectuel  sera  aussi  pour  beaucoup  de 
militants socialistes et syndicalistes un itinéraire politique, qui ira d’un 
certain radicalisme au nationalisme. Au-delà de la France, l’influence 
de  Sorel  sera  considérable  sur  les  syndicalistes  révolutionnaires 
italiens,  dont  certains  fourniront  les  premièrs  contingents  de 
l’organisation fasciste mussolinienne.

L’autre figure emblématique est  celle du belge Henri de Man ,  qui 7

aura une influence intellectuelle importante en France, mais aussi en 
Italie et en Allemagne. Cette influence ce manifeste sur deux niveaux.

Le premier est celui d’une mise en cause du  marxisme , en tentant de 8

faire  découler  le  socialisme  d’une  norme  éthique 
supérieure  ,comparable  à  l’esprit  du  christianisme  et  qui  n’aurait 
aucun  fondement  à  chercher  dans  les  méandres  de  l’exploitation 
capitaliste. D’ailleurs, « l’infériorité sociale des classes laborieuses ne repose 
ni sur une injustice politique, ni sur un préjudice économique, mais sur un 
état psychologique […] leur propre croyance en cette infériorité ».

Le second plan sera celui d’une nouvelle conception des relations entre 
économie  et  politique,  forgée  dans  la  situation  de  crise  aiguë  des 

�  Militant et intellectuel socialiste. Président du P.O.B de 1939 à 1940.Le 28 mai 1940, 7
après avoir attribué au fascisme une mission révolutionnaire et invité les travailleurs 
à la collaboration, il dissout le parti.

�  Les principaux ouvrages à retenir ici sont : Au-delà du marxisme (1927), La joie au 8
travail  (1930),  Le  plan  du  travail  (1933),  L’idée  socialiste  (1935)  et  Corporatisme  et 
socialisme (1935).

�5



années trente   :  le  planisme. Le fameux Plan du travail,  présenté en 
1933  par  De  Man  au  congrès  du  P.O.B,  était  interprété  par  les 
dirigeants  socialistes,  Emile  Vandervelde  en  tête,  comme  un 
programme d’action du parti  pour répondre à la  crise économique. 
Dans le chef de de Man et de ses partisans français, le planisme est le 
fruit  d’une élaboration théorique imposante qui cherche à poser les 
bases  d’une  troisième  voie  entre  un  capitalisme  en  crise  et  un 
maximalisme qui prône la nationalisation des moyens de production.

En fait, explique Sternhell, à la faveur de ce débat et dans le contexte 
des années trente, ce que le planisme va permettre de faire progresser 
se sont certaines conceptions fonctionnelles au fascisme. «  L’idéologie 
planiste contribue à stabiliser l’ordre existant, […] elle n’entend pas atteindre 
la société capitaliste dans son pouvoir de décision économique. Le planisme 
n’envisage en fait, que le transfert d’une partie, plus ou moins importante, de 
ce  pouvoir  vers  l’État  […].  Dans  le  planisme,  l’essentiel  n’est  pas  la 
rationalisation de l’économie nationale,  mais l’embrigadement de toutes les 
classes sociales, dans le cadre d’un État fort ».  Même si Sternhell, rappelle 9

justement, qu’avec son Plan, de Man propose de prendre la montée du 
fascisme de vitesse. Les intentions ne suffiront pas. L’idéologie fasciste, 
par  contre,  se  nourrira  bien  de  cette  vision  de  la  suprématie  du 
politique sur l’économique.

Il faudrait encore pour rendre compte de l’ampleur du travail évoquer 
ce que Sternhell appelle « la tentation fasciste » qui n’épargnera pas les 
milieux  chrétiens  autour  de  la  figure  du  fondateur  du  courant 
personnaliste et de la revue Esprit, Eugène Mounier. 10

Forces et faiblesses d’une histoire des idées

Voici  donc  une  œuvre  impressionnante,  basée  sur  une  recherche 
documentaire énorme et de longue haleine, mais qui n’emporte pas 
complètement  l’adhésion.  Certes,  il  faut  souligner,  l’approche  
originale  de  l’historien  des  idées.  À  contre-pied  des  systèmes 
explicatifs qui minimisent le rôle des représentations et du discours, 
elle  montre  qu’il  est  possible  de  construire  une  véritable  matrice 
idéelle du fascisme.

 Denis Boneau, Le planisme, une idéologie fasciste française, novembre 2004 sur 9

www.reseauvoltaire.net/article 15364.html

 Emmanuel Mounier (1905 - 1950), philosophe, chef de fil du personalisme. Réfutant 10

à la fois la vision libérale  de l’individu et la vision étatiste  attribuée au stalinisme. 
Inspirant  une  nouvelle  voie  communautariste.  Certains  tenants  de  ce  courant,  se 
retrouveront dans des initiatives du régime de Vichy comme celles vers la jeunesse 
dans l’optique de la Révolution nationale. D’autres seront des résistants anti-nazi avec 
le Mouvement Combat.

�6



 
Synthèse  produite  à  partir  d’un  nationalisme  organique  et  d’un 
socialisme  anti-marxiste  et  anti-démocratique,  le  fascisme  est  une 
idéologie révolutionnaire, au sens fort, s’opposant à l’ordre des choses 
de  la  société  libérale.  S’opposant  frontalement  à  l’héritage  des 
Lumières,  le  fascisme s’engage à  créer  une nouvelle  civilisation,  un 
nouveau  type  d’être  humain  et  une  façon  de  vivre  entièrement 
nouvelle. Le fascisme  ne pouvait concevoir qu’une sphère quelconque 
de l’activité humaine put se soustraire à l’intervention de l’État.  En 
dehors de la phase de prise et d’exercice du pouvoir, ce mouvement 
des idées,  ne progresse pas de front,  comme un bloc homogène. Le 
fascisme  a  eu  besoin  pour  se  propager  de  vecteurs  idéologiques 
comme  le  nationalisme,  le  solidarisme  socialisant,  l’homogénéité 
linguistique  et  culturelle  du peuple,  le  racisme,… Auxquels  il  peut 
même donner des contenus changeants et fluctuants. On se rappellera 
que  l’antisémitisme  peut-être  culturel,  social  ou  biologique.  Qu’un 
certain humanisme catholique et qu’un certain socialisme radical aient 
pu contribuer à la naissance et à l’élaboration de la synthèse fasciste 
est sans doute une leçon de choses à retenir. 

Sternhell a eu le mérite de nous faire pénétrer dans le laboratoire des 
idées  fascistes.  Il  nous  force  à  en  comprendre  les  recettes  et  les 
alchimies parfois surprenantes. Il montre comment sur base de cette 
élaboration, souvent sophistiquée et brillante, une part substantielle de 
l’intelligentsia, de droite et de gauche, a pu s’en faire le porte-parole et 
comment  elle  a  pu  devenir  l’horizon  politique  non  seulement  des 
classes moyennes enragées, mais également d’une base populaire. 

Il n’empêche que malgré toutes ces qualités, on n’en reste pas moins 
dubitatif.  Ainsi  lorsque Sternhell  affirme «   les  mouvements  fascistes  – 
tous  les  mouvements  fascistes  –  participent  de  la  même  généalogie  »,  il 
confirme qu’il est bien à la recherche d’un idéal-type du fascisme, mais 
ne  va-t-il  pas  trop  loin  dans  la  généralisation  ?  Est-il  possible  de 
détacher  ainsi  l’idéologie  de  l’histoire  du  mouvement  des  forces 
sociales dont elle est l’expression, de l’action proprement politique qui 
se déploie et des institutions qu’il érige ou qu’il abat ? 

Pour reprendre la critique que fait  Emilio Gentile de la position de 
Sternhell, on dira de manière lapidaire «  qu’une histoire du fascisme-
idéologie  [ns] faisant abstraction du facsisme-parti  [ns]  et  du fascisme-
régime [ns] serait une histoire tronquée, parce qu’elle exclurait de la définition 
même  de  l’idéologie  fasciste  tout  ce  qui  fut  élaboration  idéologique  de 

�7



l’expérience vécue du fascisme dans son évolution, avant et après la conquête 
du pouvoir. » 11

Une histoire  du fascisme qui  ne  prendrait  pas  en  compte  l’histoire 
sociale et  ses conflits,  la  sociologie des comportements,  les  données 
proprement  politiques,  la  conjoncture  économique  ne  pourrait 
prétendre  à  rendre  compte  de  la  complexité  et  de  la  réalité  du 
phénomène. «  Le fascisme ne surgit pas du néant et ne se développa pas 
uniquement  de  son  propre  mouvement   »  affirme  encore  Gentile  en 
demandant que soit prise en compte l’épaisseur de l’histoire nationale 
pour  donner  au  fascisme  sa  véritable  dimension.  Il  y  a  bien  un 
fascisme italien et un national-socialisme allemand. Il y a bien eu des 
mouvements  comme  le  Vlaams  Nationaal  Verbond  ou  Rex  en 
Belgique,  qui  n’arrivèrent  pas  au  pouvoir.  Il  y  a  eu  également  des 
régimes qui, comme celui de Vichy, ne vinrent au pouvoir qu’à l’ombre 
d’une défaite  militaire.  Se  mettant  en quelque sorte  à  distance  de 12

l’histoire globale pour privilégier une histoire des idées, la définition 
du fascisme de Sternhell tend à perdre toute historicité. 

Dans la conclusion de Ni gauche, ni droite, Sternhell nous avertit que : 
«   Il  n’existe  pas  de  société,  quelle  que soit  son histoire,  quel  que soit  son 
héritage, qui soit immunisée contre les forces de destruction engendrées par le 
refus  des  Lumières.   Aucune  crise  économique,  aucune  défaite  militaire, 
aucun  malheur  social  ne  pouvaient  à  eux  seuls  engendrer  un  désastre 
comparable à celui qui s’est abattu sur l’Europe.» La prudence du « à eux 
seuls » mise à part, le facteur explicatif, celui qui permettra de parler 
au-delà  des  approximations  du  totalitarisme  ou  des  clichés  de  la 
barbarie innommable, de l’avènement du fascisme est bien l’élaboration 
intellectuelle d’une «  alternative à la vision de l’individu et de la société 
engendrée par la modernité idéologique  »  celle qui est née aux XVII° et 
XVII°  siècles,  une  véritable  «   révolte  morale  »  contre  la  démocratie 
libérale.

On touche là à une seconde interrogation. N’est-il  pas trompeur de 
présenter, comme beaucoup l’ont fait, le fascisme comme un rejet de la 
modernité,  une  réaction  au  sens  premier  du  terme   ?  La  thèse  de 
Sternhell  pourrait  alimenter  cette  tendance.  Dès  les  origines  de  la 
démocratie moderne et de l’individualisme libéral auraient existé les 
idées  communautaristes  et  organicistes  de  la  nation.  Celles-ci 

�  Emilio Gentile, Qu’est-ce que le fascisme ? Histoire et interprétation, Gallimard, Folio, 11
2004

�  Robert O. Paxton,. Le fascisme en action, Seuil, 2004. Sans nier le rôle de l’idéologie, 12
il mesure davantage la distance qui sépare les idées originelles et les réalisations des 
différents régimes politiques fascistes.

�8



n’attendant que les circonstances pour se développer, se transformer et 
finalement aboutir à une prise de pouvoir politique et culturelle. Or, 
dans  la  foulée  de  nombreux  ouvrages,  il  est  possible  de  voir  le 
fascisme comme « un modernisme alternatif », une sorte de conquête de 
la modernité, plutôt que son rejet.  Même si cette conquête vise, dans 13

les  termes  du  fascisme,  à  combattre  une  modernité  pervertie  par  le 
matérialisme  bourgeois,  l’individualisme  libéral  et  le  collectivisme 
communiste,  pour  lui  substituer  une  modernité  saine.   Tout  dans 
l’idéologie fasciste, du moins dans ces versions les plus achevées du 
nazisme et du fascisme italien, est tourné vers la construction d’une 
nouvelle  civilisation  et  d’un  homme  nouveau.  Selon  l’expression 
d’Emilio  Gentile   :  «   il  existe  de  nouvelles  formes  d’autoritarisme  et 
d’irrationalisme  qui  ne  sont  en  aucune  façon  des  résidus  de  la  société 
prémoderne, mais naissent des processus mêmes de la modernisation. » 

On en revient ainsi à poser autrement le problème. Ce n’est plus la 
question : qu’est-ce que le fascisme ?  qui est posée, mais : pourquoi le 
fascisme   ?  Qu’est-ce  qui  fait  qu’au  sein  même  de  cette  modernité 
rationaliste,  au  cœur  de  la  civilisation  occidentale,  sont  réunies  à 
grande  échelle  les  conditions  d’une  mise  à  mort  impitoyable,  non 
seulement des idéaux des Lumières et de leurs premières réalisations 
au plan politique et social, mais surtout de millions d’humains qui en 
étaient les acteurs ? 

Répondre  à  cette  question  reste  la  tâche  de  l’historiographie 
contemporaine  qui  ne  peut  que  multiplier  les  angles  d’attaques  en 
espérant ainsi se rapprocher d’une bien difficile synthèse. Il est même 
probable qu’une telle  synthèse historiographique ne soit  pas encore 
possible tant le fascisme, soixante années après sa défaite, fait toujours 
partie  de  l’horizon  politique  de  nos  démocraties  avancées  et  des 
débats qui les animent ou qui les hantent.

Gabriel	Maissin	

Zeev	Sternhell	(1935	-	2020)	

Professeur  d’histoire  des  idées  à  l’Université  hébraïque de Jérusalem.  Docteur  es 
Sciences politiques. Né en Pologne en 1935, réfugié en France à l’issue de la guerre, 
puis rejoint Israël et devient officier. Revient en France pour défendre sa thèse de 
doctorat  en 1969.  Membre du mouvement   Shalom Archav  (La paix maintenant),  il 
milite pour la création d’un État palestinien.

Principaux ouvrages : 
• Maurice Barrés et le nationalisme français, (1972). Editions Complexe, 1985, 395 p.
• La droite révolutionnaire (1885-1914), Les origines françaises du fascisme, (1978),

�  Roger Griffin, The nature of Fascism, Routledge, Oxford, 1995. 13
�9



• Gallimard, Folio, 1997, 602 p.
• Ni droite, ni gauche. L’idéologie fasciste en France (1983) Éditions Complexe, 2000, 539 

p.  La  dernière  édition  est  augmentée   d’une  «  Morphologie  et  historiographie  du 
fascisme en France », aux éditions Fayard. 

• Naissance de l’idéologie fasciste (avec Maia Asheri et Mario Sznajder), Fayard, 1989

�10


